
 1 

Entre l’asile et le refuge : 
Repères d’un parcours 

 
« Il est d'ailleurs certain que l'on rencontrait autrefois parmi les vagabonds une plus grande quantité de 
malades mentaux, parce que nul ne se préoccupait d'eux. Ils étaient condamnés à l'errance comme individus 
non utilisables socialement; en outre, ils n'entraient à l'asile que s'ils se révélaient dangereux pour l'ordre 
public. » {Vexliard 1957, p. 352} 

 
Introduction 
 
À la fin des années 80, lorsque j’ai commencé à accompagner des personnes vulnérables 
et démunies, dans un contexte d’urgence sociale, la réforme de la santé et des services 
sociaux ainsi que la politique de santé mentale, n’étaient pas encore adoptées ; elles 
mijotaient sans les officines ministérielles. Puis elles vinrent au jour ; elles furent 
adoptées et rendues publiques. Les choses allaient enfin pouvoir changer, pour le 
mieux… 
 
Avec d’autres, j’ai pu participer à la mise en œuvre de la transformation des services en 
santé mentale dans la région de la Mauricie/Centre du Québec. C’est alors que j’ai pris 
conscience que malgré son orientation très claire vers le maintien et l’intégration des 
personnes dans la communauté, la transformation se faisait très largement, voire 
exclusivement à partir des préoccupations héritées de l’institutionnalisation. Je partageais 
bien l’intérêt pour le maintien et l’intégration des personnes atteintes de troubles mentaux 
graves à la communauté, mais mes préoccupations étaient enracinées ailleurs.  Beaucoup 
des personnes que j’accompagnaient n’avaient que très peu ou même jamais eu de 
contact avec la psychiatrie. De toute façon, l’accès aux soins étaient tellement difficile 
pour elles, qu’elles ne pouvaient y accéder, la plupart du temps, que par la violence de la 
désorganisation ou de la transgression. Ainsi, j’ai pris progressivement conscience de 
mon point de vue sur la santé mentale et sur l’organisation des services et la dispensation 
des soins : celui de l’errance. 
 
Dans cet article, je vais d’abord présenter ce point de vue. Puis, je vais présenter 
brièvement les trois axes de développement des activités du Centre Le Havre de Trois-
Rivières. Élaborés au cours des dix dernières années, à partir du point de vue de l’errance, 
elles conjuguent une même conviction : la participation des personnes vulnérables et 
démunies à la vie commune est un enrichissement collectif. 
 
 
I – Un point de vue 

1 - Le déplacement de l’axe social de la problématique de santé mentale 
Au cours des années 70, la question de la santé mentale se conjuguait autour de la 
problématique de l’institutionnalisation. La parution et la diffusion du livre d’Irving 
Goffman : Asylums, avait rendu transparent le fonctionnement totalitaire des institutions 
psychiatriques du monde industriel. (Goffman, 1961) Ainsi, le comportement des 



 2 

personnes « aliénées » devenait intelligible en dehors des catégories de la 
psychopathologie. Encore d’avantage, on comprenait que le manque d’autonomie des 
personnes pouvait être une réponse adaptée aux contraintes institutionnelles. Encore 
mieux, on se rendait compte que cette adaptation à la vie institutionnelle devenait un 
obstacle majeur à l’intégration des personnes à la vie de la communauté. 
L’institutionnalisation était ainsi identifiée comme un mal. Il restait à le combattre. Ce 
n’était pas rien. Il faut se rappeler qu’en 1965, au plus fort de l’institutionnalisation, ont 
comptait au Québec 20 700 lits dans les hôpitaux psychiatriques. (Lecomte, 1997) 
Aujourd’hui, on en compte moins de 4 000. C’est dire le chemin parcouru en très peu de 
temps. 

Mais voilà, trente ans plus tard, pour les personnes souffrant  de troubles mentaux, 
surtout les hommes jeunes adultes, il y a beaucoup plus de risques aujourd’hui d’être 
enfermés dans l’errance que dans une institution psychiatrique. Tel est le point de vue 
que nous avons acquis sur la santé mentale : elle se situe dans un contexte global 
caractérisé par la montée du risque de désaffiliation sociale. (Bélanger & Desrosiers, 
1996) 

Les premières constatations de cette montée du risque de désaffiliation sociale apparurent 
dans la deuxième moitié des années soixante-dix. Elles surprirent un peu tout le monde. 
Contrairement au stéréotype entourant la clochardise, on se rendit compte que les 
nouveaux « clochards » étaient surtout des jeunes adultes. Puis au cours des années 80, 
on constata que le phénomène prenait de l’ampleur. Au milieu des années 80, on 
découvrit qu’une part importante des individus « itinérants » présentaient des troubles 
mentaux graves ou des toxicomanies sévères. (Mercier, 1996) La réflexion fit son chemin, 
et, vers la fin des années 80, l’importance et la gravité des problèmes vécus par les 
individus de plus en plus nombreux ayant des problématiques multiples devint un des 
arguments dans la remise en cause des pratiques instituées dans les champs de la santé 
mentale et de la toxicomanie. (Côté, 1990) Mais les choses ne se sont pas arrêtées là.  

On sait maintenant que les cinq dernières années ont été caractérisées à la fois par une 
augmentation des contraintes et une réduction des opportunités, pour les personnes les 
plus vulnérables et démunies. Ainsi, au Centre Le Havre de Trois-Rivières, les 
admissions au service d’hébergement d’urgence on plus que doublées entre 1994 et 1999, 
passant de 261 à 585 annuellement. Seulement au cours de l’année 1999, nous avons dû 
refuser plus de 269 demandes, dont 105 faute de place. C’est tout de même significatif 
comme augmentation. Surtout lorsque l’on considère que 15 % (87) des personnes 
admises étaient sans revenues en 1999, alors qu’elles représentaient seulement 6% (11) 
en 1994. Pourtant, entre 1994 et 1999 l’économie s’est nettement améliorée… Il faut 
aussi savoir qu’en 1994, 28% (72) des personnes admises en hébergement d’urgence 
souffraient de troubles mentaux graves, alors qu’en 1999 elles représentent plus de 53% 
(309) des admissions. (Simard, 2000) 

Il est devenu très clair, pour nous du moins, que nous assistons à un déplacement à 1800 
de la problématique  sociale associée à la santé mentale : de l’enfermement institutionnel 
à l’errance sociale. Cela étant acquis, et malgré des difficultés apparemment 
insurmontables, et peut-être justement à cause d’elles,  il nous faut au moins préciser ce 
qu’on entend par errance sociale. (Laberge & Roy, 1994) 



 3 

 

2 - L’errance : de quoi parlons-nous ? 
D’emblée écartons deux façons de concevoir l’errance sociale encore présentes 
aujourd’hui dans les représentations populaires : l’errance comme un choix de vie et 
comme maladie. Commençons par la plus ancienne des deux, la plus persistante et peut-
être aussi la plus difficile à combattre : l’errance comme choix de vie. 

L’errance comme choix de vie 
Faisons un bref retour en arrière, au temps de la féodalité. Il sera plus facile, par la suite, 
de comprendre la place qu’occupe l’errance comme choix de vie dans notre imaginaire. 
Dans la société d’ancien régime, l’errance sociale n’était pas perçu comme un choix de 
vie, un acte volontaire d’un individu libre, mais comme la manifestation de 
l’appartenance à un état. Un état d’autant plus dangereux et répréhensible qu’il rompait 
radicalement avec l’ordre social établit par Dieu. Dans le cadre de la société féodale, il 
faut le rappeler, le travail n’est pas un marché libre, mais un attribut lié à un état.(Castel, 
1995)  Dès lors, être en dehors du travail, à l’exception de la noblesse pour qui le travail 
n’appartient pas à leur état, c’est être en dehors de son état « naturel ». De sorte que, 
jusqu’à la fin du XIXe siècle, le vagabondage demeurera un crime. (Aranguiz & Fecteau, 
1998) 
 
Mais déjà les choses avaient changées en profondeur. Dans les sociétés industrielles 
légitimées par les idéologies libérales, le travail n’était plus lié à un état ; il était devenu 
tout à fait légitime pour un individu de quitter un travail pour en trouver un autre différent 
ou semblable. Du moins, en principe, car le droit de disposer librement de soi-même était 
garantie par l’État, depuis la fin du XVIIIe siècle. Dans ce contexte, l’errance ne pouvait 
plus être considérée comme un crime. Tout simplement parce qu’elle était perçue comme 
un refus volontaire de travailler. Et que ce refus faisait désormais partie des droits de 
chaque citoyen. On peut voir maintenant la profondeur des motivations qui sous-tendent 
la représentation de l’errance comme choix de vie ; elles sont rattachées à la valeur qui 
fonde la légitimité de la société libérale : la liberté individuel. Et, à travers elle,  à la 
morale  de la réussite, associée à l’effort et au mérite individuels. (Séguin, 2000) Mais 
qu’en est-il de la représentation de l’errance comme choix de vie, à l’aube du 21ième siècle 
? 

Il y a quelques années, avec d’autres personnes  engagées dans le milieu de l’itinérance, 
je participais  à un forum, au colloque de l’Association Québécoise de Réadaptation 
Psychosociale à Sherbrooke. Nous avions alors été étonné de constater à quel point la 
représentation de l’errance comme un choix de vie était enracinée dans les croyances des 
intervenants. Depuis ce temps, j’ai pu constater que cette représentation est encore 
largement répandue dans la population en générale, chez les intervenants de la santé et 
des services sociaux, dans les milieux d’affaires et même chez les personnes ayant vécues 
dans l’errance. C’est dire la profondeur de l’attachement à cette idée. Et pourtant … 

La représentation de l’errance comme choix de vie n’est pas fausse, mais insuffisante. 
Voilà pourquoi, nous ne pouvons la dépasser qu’en approfondissant notre compréhension 
de la liberté. Nous y reviendrons. 

 



 4 

 
L’errance comme maladie 
La représentation de l’itinérance comme maladie est un effort louable pour échapper à la 
fois à la violence du couple condamnation/répression et à l’humiliation de la polarité 
pitié/charité, associées à la représentation de l’errance comme choix de vie. 
Malheureusement, aussi louable soit-il, cet effort ne fait que déplacer le problème. La 
superficialité de la représentation de l’errance comme choix de vie est bien perçue, mais 
on croit résoudre le problème en écartant tout simplement la liberté. « Ce n’est pas de 
leur faute,  ils sont malades ! » Au fond, il est assez facile de percevoir les insuffisances 
de cette représentation de l’errance comme maladie. Mais il n’est pas si facile d’y 
échapper totalement. Pour deux raisons au moins. La première est lié , me semble-t-il, à 
la dominance dans les sociétés occidentales de ce que Robert Castel désigne comme 
l’approche technicoclinique des problèmes sociaux.(Castel, 1994) En bref, les problèmes 
sont identifiés et classés par catégories de déficience, auxquelles sont associés des 
expertises techniques spécifiques aptes à les résoudre. La seconde raison, c’est que cette 
approche peut ouvrir l’accès aux ressources institutionnelles et légitimer le droit à 
l’assistance, à la protection et à la compensation fondée sur la notion d’handicap. La 
contrepartie de cette intégration, c’est le caractère stigmatisant du statut négatif de 
malade. Les praticiens de la réadaptation psychosociale savent l’importance de cet 
obstacle dans l’intégration des personnes atteintes de troubles mentaux graves.(Carling, 
1995) Certes, il n’existe peut-être pas d’effort sérieux aujourd’hui pour construire une 
catégorie de déficience appelée itinérance, mais la catégorie multiproblématique ne 
révèle t’elle pas notre difficulté à développer une approche cohérente de l’errance en 
dehors de la légitimité institutionnelle de l’approche technicoclinique ? Quoi qu’il en soi, 
nous ne pouvons dénouer les impasses de ces systèmes d’exclusion et de prise en charge, 
qu’en faisant un retour vers le sujet, c’est-à-dire vers la liberté. 

Nous étions dans mon bureau, nous rappelant des souvenirs du début de notre relation. 
Cela faisait déjà plus de deux ans que nous nous rencontrions ainsi 50 minutes une fois 
par mois. Jacques était psychiatre. Mais il avait connu un parcourt plutôt hors du 
commun. Atteint de schizophrénie, il avait tout quitté brutalement pour se lancer dans 
une quête d’amour infini, qui le conduisit durant plusieurs années à travers les refuges 
des villes canadiennes. Lorsqu’il arriva au service d’hébergement d’urgence, il n’était 
même pas en mesure de remplir un formulaire de demande de sécurité du revenu. Et il 
opposait une résistance farouche et apparemment invincible à toute forme de traitement 
médical. Malgré les rencontres fréquentes et régulières que nous avions, il devenait de 
plus en plus clair que l’issue ne serait pas facile ; il fallait choisir entre l’expulsion ou 
l’ordonnance d’examen psychiatrique. On choisit la seconde voie. Après sa sortie 
d’hôpital, Jacques revînt en hébergement au Centre avant de s’installer en logement. Lors 
de notre entretient, il travaillait  à la réception comme bénévole. Cette journée là, je lui 
demandai si, après tant d’années passées dans l’errance, il craignait d’y retourner. 
Spontanément il m’a répondu non. Pourquoi, lui demandai-je ? « Parce que je ne le veux 
plus. » La spontanéité et la sincérité de cette réponse m’est toujours restée.  

Jacques a été retrouvé mort dans son logement, dans des circonstances difficilement 
explicables. Mais le souvenir de son amitié me reste. Et ce qu’il m’a confié lors de cette 
rencontre, est devenue un antidote contre la tentation de m’installer trop confortablement 
dans une compréhension trop superficielle de la liberté humaine. 



 5 

Si l’errance peut être vécue comme un choix de vie, même à travers des pathologies 
mentales graves, c’est que la liberté est une dimension constitutive de notre humanité. Et 
qu’à cet égard, elle n’est pas tant l’opposée de la contrainte et de la loi, que la synthèse 
toujours fragile de possibilités et de nécessités. (Ricoeur, 1967) La liberté n’est pas 
d’abord un principe à défendre, au nom duquel on peut blâmer ceux qui « choisissent » 
de vivre en marge, voire en rupture avec l’ordre social. Elle apparaît plutôt comme un 
processus complexe qu’il s’agit de comprendre et de soutenir concrètement, afin de 
rendre possible une vie commune, une identité humaine. Dès lors, notre attention se 
déplace : de la question abstraite de la liberté – le principe à défendre -, vers l’expérience 
vécue de la liberté et ses conditions psychiques, sociales et historiques. Renversement de 
perspective. On peut ainsi se demander, pourquoi tant de gens « choisissent » de vivre 
ainsi au large des repères institutionnels de la vie commune ? Pourquoi tant de personnes 
atteintes de troubles mentaux graves se trouvent-elles aujourd’hui errantes dans un 
monde qui, par ailleurs, possède de si grands moyens et une si grande tolérance et 
ouverture à l’autre ? Pourquoi, lorsqu’elles ont traversées cette frontière invisible mais 
profonde qui délimite l’appartenance à la communauté, est-il si difficile de revenir en 
arrière, ou, plus simplement, d’avoir accès aux soins et aux services publics ?  Et qu’en 
est-il finalement  de cette liberté vécue ?  

J’aimerais proposer, pour clôturer cette réflexion sur l’errance, une esquisse de réponse à 
la dernière question : qu’en est-il de l’errance, comme liberté vécue ? 

 

L’expérience de l’errance : l’impuissance vécue de la liberté 
L’expérience de l’errance se structure essentiellement autour de trois composantes : le 
vide, la vulnérabilité et l’impuissance. Commençons par le vide. La composante centrale 
de l’errance. 

Le vide 
Le vide, c’est l’expérience de la perte des repères identitaires appréhendée comme 
permanente. La personne se sent perdue et désorientée au fond d’elle-même. Elle ne peut 
se référer à aucun point d’origine positif fondateur de son appartenance au monde, à 
partir duquel elle pourrait envisager se relier aux autres et partager une reconnaissance 
mutuelle. Lorsqu’elle plonge en elle-même, elle se sent aspirée dans un vide. C’est la 
première composante de l’expérience de l’errance : l’angoisse du vide. 
 
La vulnérabilité 
Au niveau psychologique, l’équilibre émotionnel repose sur l’estime de soi. Or l’estime 
de soi est un socle bien fragile, car il est fait de croyances, elles-mêmes façonnées et 
validées par le regard des autres. Dès lors, on comprend que la personne en situation 
d’errance, a bien du mal à maintenir intact la croyance en sa valeur personnelle, en dépit 
de la réalité qui ne cesse de lui projeter une image d’inutilité, de non désirabilité, voire de 
nuisance, de poids pour les autres. La moindre remarque ou question un peu direct peut 
déclencher une violente émotion de rejet ou d’humiliation. La personne en vient à éviter 
le plus possible les situations à risque. Ce qui contribue à son isolement qu’à la fois elle 
recherche et fuit. Lorsqu’elle ne trouve aucun appui autour d’elle et qu’elle sent son 
équilibre fragile menacé, elle bascule dans un sentiment d’impuissance et de détresse 
profonde qui signe sa vulnérabilité. 



 6 

 
L’impuissance 
L’imaginaire populaire nous offre une représentation de l’errance comme aventure ou 
initiation. L’errance y apparaît comme un voyage sans but ni repère précis qui n’a de sens 
que dans l’aventure elle-même. Dans les découvertes qu’elle permet au hasard des 
rencontres et des événements. Au fond, elle est pure liberté et abandon à la vie qui passe. 
Et peut être, au fond, est-elle plus vrai, plus réel que notre façon de vivre ordonnée, 
planifiée et finalement contrôlée ? Malheureusement, cela n’a rien à voire avec la réalité 
vécue de l’errance, telle qu’on la rencontre aujourd’hui dans les rues ou les hébergements 
d’urgence. Pour vivre ainsi l’aventure comme une initiation à la liberté, cela suppose au 
préalable un enracinement culturel profond. On ne peut dépasser ce dont on est privé. On 
retrouve ici le paradoxe de la liberté si bien démontré par les travaux de Bolby et Harlow 
sur l’attachement : l’enfant est d’autant plus libre de se détacher de son milieu familial, 
que les liens d’attachement aux parents ont été préalablement bien soudés. (Anzieu, 
Bowlby, Chauvin et al., 1974; Harlow, 1971) Quoi qu’il en soit, dans l’errance, la 
personne se trouve vulnérable, coincée au centre de rien, bloquée dans son processus 
identitaire, incapable de se relier significativement au monde qui l’entoure. À proprement 
parler, elle ne va nul part, parce que toutes les directions apparaissent sans issue. 
L’errance n’est pas une aventure, mais un enfermement. Mais, pour bien saisir la détresse 
de cette expérience,  nous devons dépasser le point de vue structurel et déplacer notre 
attention sur la dynamique dysfonctionnelle qu’elle engendre. 
 
Une dynamique dysfonctionnelle 
Cette dynamique s’élabore sur un fond de méfiance nourrit de trahisons, de violences et 
de désespoir du lien social. Elle prend racine dans un conflit insoluble interne à la liberté 
elle-même. D’un côté l’errance est choisie et de l’autre elle est refusée. Et, d’un côté 
comme de l’autre, les motifs sont attachés à des valeurs vitales. De la force de ce conflit 
naît un rapport faussé et violent à soi et au monde. Bloquée dans le manque, sans 
possibilité de trouver dans le monde un point d’appui, un point d’origine et d’ancrage qui 
permette la confiance, le cheminement, la réparation et le retour, le va-et-vient de l’être ; 
la personne cherche appui dans la consommation compulsive d’affection, de drogue, 
d’alcool ou de n’importe quoi qui peut colmater la brèche, même dans le délire où elle 
reconstruit de monde et redéfinit son rapport et s’attribue une position centrale à la fois 
restauratrice et destructrice, parce que hors d’atteinte des repères et des pouvoirs de la 
raison. Un rapport compulsif dont la fonction n’a rien à voire avec l’élaboration et 
l’affirmation de l’identité. Au contraire, il oscille brutalement entre la fixation anxieuse et 
exaltante d’une plénitude attendue encore une fois, malgré les déceptions si souvent 
répétées, peut-être même à cause d’elles : attente d’un soulagement d’une souffrance 
invivable qui met en péril un équilibre déjà extrêmement précaire, attente aussi d’une 
plénitude qui viendrait compenser un manque d’être. Et une fixation dépressive sur le 
vide infini, impossible à combler. Fixations qui cherchent à se déprendre par la force du 
remord, de la haine, de la rage et du ressentiment. Comment sortir de cette errance 
dysfonctionnelle ? Bien souvent, trop souvent, la sortie est brutale. C’est par la violence 
que la personne est arrachée à ces fixations compulsives. (Sibony, 1998) 
 



 7 

L’errance est une souffrance existentielle profonde. Alors que certains, de plus en plus 
nombreux,  se tournent vers la rue et « choisissent » la rupture pour échapper au 
désespoir du lien social, d’autres s’enlèvent la vie. Et beaucoup oscillent entre les deux. 
Mais dans l’un et l’autre cas, choix toujours lourdement chargé d’impuissance.  
 
C’est à ces impuissances et à leurs déterminations psychiques, sociales et historiques que 
le stéréotype de l’errance comme choix de vie est aveugle ; aveuglé par une 
compréhension trop superficielle et illusoire de la liberté.  
 
 
II  Trois axes de développement 
 
Partant du point de vue que la montée du risque de désaffiliation sociale indique un 
déplacement de l’axe social de la problématique de la santé mentale et que l’errance 
exprime une crise du lien social, une impuissance à prendre racine dans le monde ; 
partant ce point de vue, nous avons cherché et essayé de développer des réponses 
cohérentes avec cette vision, dans le cadre du Centre Le Havre de Trois-Rivières. Ce sont 
les « résultats » provisoires de cette recherche sur le terrain avec les personnes en 
situation de rupture sociale que nous allons voir maintenant. Il ne s’agit pas des résultats 
de nos services ou de notre programme, mais des axes de développement de nos activités. 
On peut en distinguer trois qui nous apparaissent essentiels : 

• Aménager l’accueil dans un contexte d’urgence sociale ; 
• Instaurer l’accompagnement continu des personnes ; 
• Améliorer les conditions de vie et assurer la participation sociale des personnes. 

 

3 - Aménager l’accueil dans un contexte d’urgence sociale 
 
Voilà bien le premier défi auquel nous avons été confronté et auquel nous sommes 
toujours confronté : aménager l’accueil des personnes les plus vulnérables et démunies 
dans un contexte d’urgence sociale. Avant de présenter brièvement les composantes du 
dispositif d’urgence que nous avons élaboré dans cet axe de développement, il est 
important d’identifier certaines résistances inhérentes à l’environnement sociosanitaire.  
 
Résistances 
 
Ces résistances sont de nature très différentes, voire opposées ; mais ensembles, elles 
contribuent à faire l’impasse sur l’urgence sociale. À cet égard, elles sont inévitablement 
sur le chemin du développement de l’accueil et de l’intervention en urgence sociale. Elles 
se situent essentiellement à deux niveaux :  celui des établissements publics et  celui des 
organismes communautaires. Commençons par la résistance des établissements publics. 
 
La démission du réseau public 
Cette résistance m’apparaît plus comme une démission que comme une opposition. Les 
établissements publics ont démissionné de leur rôle d’asile, qu’ils avaient confisqués aux 
communautés religieuses au début de la révolution tranquille. Nous le savons, les 
personnes vulnérables et démunies au sein de la communauté risquent fort de se retrouver 



 8 

isolées, coincées dans une errance dysfonctionnelle. Or ce que cherchent d’abord ces 
personnes, c’est une protection, un soutien  et le réconfort d’être comprises et acceptées 
telle qu’elles sont. (Bernier, Mercier, Perreault, & Tardif, 1999) Et c’est précisément 
devant ce défi, je dirais cette obligation de la solidarité sociale, que les établissements 
publics ont démissionné. Ils ont démissionné de la relation, afin de mieux se consacrer à 
l’atteinte de résultats ciblés. (Wolf, 1999) Finance oblige … Ce qui ne veut pas dire qu’il 
n’y a pas d’autres raisons à ce déplacement vers l’efficacité. Mais les raisons financières 
apparaissent comme des nécessités, alors que les autres apparaissent comme des 
possibilités, voire des obligations de cohérence à l’égard de principes ou de constats. 
 
Au cours des premières années de mon travail en urgence social, particulièrement auprès 
des personnes atteintes de troubles mentaux graves, j’avais l’impression que la rue était le 
déversoir des impasses hospitalières : sortie côté rue… Le problème, c’est qu’il y avait de 
plus en plus de monde sur cette voie sans issue. Et de l’autre côté, lorsqu’il s’agissait 
d’entrer, alors les choses devenaient sérieusement compliquées. Assez, qu’il m’est déjà 
arrivé de quitter d’urgence la salle d’urgence avec une personne atteinte de 
schizophrénie, pour la protéger de l’agression imminente du milieu à son endroit. On ne 
peut être plus éloigné de la fonction d’asile ! 
 
À l’opposé, j’ai rencontré et je rencontre encore beaucoup de résistance d’organismes 
communautaires et du milieu communautaire en général, à reconnaître et à assumer 
réellement cette fonction, surtout à l’égard des personnes présentant des troubles mentaux 
graves. Je crois qu’ici il faut distinguer trois choses ou, plus précisément, trois niveaux de 
résistance. Voyons la première, même si je l’ai rencontré après les autres, lorsque 
finalement le travail d’accueil et d’accompagnement des personnes en situation de 
rupture sociale commençait à être un peu plus reconnu. 
 
Le repli sur soi de certains organismes communautaires 
Il s’agit d’une attitude de fermeture de certains organismes qui consiste à tracer une 
frontière entre ce qui relève de la « santé mentale » et ce qui relève de « l’itinérance », en 
considérant que ce qui relève de l’un est étranger à l’autre. Cette confrontation aux 
mécanismes d’exclusion au sein même  des organismes oeuvrant en santé mentale a 
certainement été l’élément déclencheur de ma remise en cause de la notion d’itinérance. 
Elle m’est apparu et m’apparaît toujours comme une catégorie piégée qui confère un 
statut négatif absolu, c’est-à-dire sans contre partie positive. L’itinérance, c’est le dehors 
du social. Et l’itinérant, c’est celui qui habite cette extériorité négative, cette absence 
d’identité positive. Et, entre ce monde « hors du social » et celui institué où s’inscrit la 
plupart de nos pratiques en santé mentale, existe un apartheid difficilement surmontable. 
Et cet apartheid   on le retrouve partout, même au sein de certains organismes 
communautaires. 
 
Le refus de cautionner la démission de l’État 
L’autre résistance, je l’ai rencontré plus tôt. Et, si je puis dire, d’une façon plus intime, 
puisque je l’ai moi même partagée.  Il s’agit du refus de cautionner la démission de l’État, 
en suppléant à ses obligations. Mais, en ce qui me concerne, cette résistante a cédée 
devant deux arguments. Le premier est celui de l’urgence de la situation. Les principes 



 9 

peuvent être bons, mais l’urgence impose sa loi. Devant la détresse sociale de personnes 
concrètes sans aucune issue, il faut faire des choix, et les faire rapidement. Soit qu’on les 
laisse à leur sort, soit  qu’on s’en occupe, comme on peut. J’ai choisi la seconde 
alternative, en me disant   que ça ne pouvait être pire que de ne rien faire. Le second 
argument s’est imposé plus tardivement ; il a pris plus de temps à mûrir. Devant l’allure 
que prend le développement des services publics, il me semble tout à fait irréaliste 
d’attendre des établissements publics qu’ils assument ce rôle d’asile auprès des 
populations vulnérables et démunies. Par ailleurs, il est tout à fait possible et souhaitable 
que des organismes communautaires jouent ce rôle devenue si nécessaire, dans un monde 
de plus en plus dangereux socialement. En fait, la vrai question est politique : avons-nous 
la volonté de créer les conditions qui assurent la participation de l’ensemble des citoyens 
et citoyennes à la vie sociale, et sommes-nous prêt à en payer le prix ? Car il doit être très 
claire que l’émergence et la croissance continue du mouvement communautaire, depuis 
les 20 dernières années, plus particulièrement ;  même s’il s’accompagne de dévouement 
et de gratuité, n’est pas un retour nostalgique à la charité privé. Il est essentiellement un 
appel à l’urgence d’agir ensemble, pour reconstruire les outils de la solidarité sociale. 
 
Un héritage difficile à dépasser 
La dernière résistance, c’est celle que j’ai rencontré en premier. C’est une résistance 
passive. La résistance attachée aux façons de faire héritées du monde industriel, qu’il faut 
pourtant dépasser.  Depuis la fin du XIXe siècle, la réponse à  l’errance et à la grande 
pauvreté qui envahissaient les centres urbains s’est développée essentiellement sous deux 
formes :  les « maisons d’industrie » et les refuges de nuit. (Aranguiz & Fecteau, 1998) 
La première offre une réponse intégrée à l’ensemble des besoins des personnes en 
situation de rupture sociale, mais fermée sur elle-même. C’est un modèle « asilaire » de 
réponse à la grande pauvreté. Le risque est bien connu, c’est l’institutionnalisation. La 
seconde offre une réponse limitée aux besoins les plus primaires : un toit pour la nuit et 
un repas le soir et le matin, avant de quitter. Le jour les personnes doivent trouver refuge 
ailleurs… C’est le modèle du refuge, le plus courant des deux. C’est un modèle éclaté de 
services. Le risque de ce modèle est de favoriser le développement de l’itinérance comme 
mode de survie dans un environnement social offrant le minimum de protection et 
d’issue. 
 
Vers un équilibre entre le refuge et l’asile 
 
Aujourd’hui, on retrouve encore essentiellement ces deux approches de la grande 
pauvreté. Au Centre Le Havre de Trois-Rivières, dans les premières années, nous les 
avons expérimentée et nous avons décidé de les abandonner, afin de trouver au niveau de 
la structure d’accueil un équilibre entre l’asile et le refuge, qui soit mieux adapté aux 
besoins des personnes les plus vulnérables et démunies en situation de rupture sociale et 
plus cohérent avec les valeurs associées à une volonté d’intégration de ces personnes à la 
vie commune. Le défi, c’est de construire une organisation qui à la fois offre 
l’accessibilité et la tolérance du refuge et la réponse globale aux besoins de l’asile, sans 
reproduire leurs effets pervers : la double impasse de l’itinérance et de 
l’institutionnalisation. 
 



 10 

Après dix ans d’existence, voici quelques composantes essentielles de la structure 
d’hébergement d’urgence sociale du Centre Le Havre de Trois-Rivières.  

• Une équipe d’intervention formée de personnes qualifiées est intégrée au 
service d ‘hébergement d’urgence. 

• Des liens de collaboration étroits sont établis avec les services des 
établissements publics, notamment avec les services en santé mentale, en 
toxicomanie et les services judiciaires et correctionnels, particulièrement 
les services de police. 

• L’hébergement est directement accessible sans référence, 24 heures par 
jour, 7 jours semaine. 

• Le lieu de résidence est disponible en tout temps pour les personnes. Il n’y 
a pas d’heures dans la journée où les résidants doivent quitter la résidence 
pour faire des démarches d’insertion ou suivre des programmes de 
thérapies ou n’importe quoi d’autre. Par ailleurs, tout n’est pas offert dans 
la maison ; lorsqu’il s’agit d’amorcer un processus de réinsertion, souvent 
après un travail de crise plus ou moins long, la personne est accompagnée 
vers l’extérieure, sans rupture du lien. 

• Les durées de séjour sont modulées en fonction des besoins des personnes, 
des capacités et des limites du milieu de soutenir la personne. Il n’y a pas 
de limite de séjour fixée administrativement. Toutefois, la durée moyenne 
de séjour à la résidence d’hébergement d’urgence du Centre Le Havre de 
Trois-Rivières était de 10 jours en 1999. 

• Le niveau de vulnérabilité des personnes est le principale critère 
d’admission, alors que la motivation devient un critère plus important pour 
prolonger la durée du séjour. 

• IL n’y a pas dans la résidence de programme uniforme exigeant la 
participation de tous. Nous ne croyons pas que les personnes que nous 
hébergeons soient toutes motivées à travailler sur elles-mêmes et nous ne 
croyons  pas non plus qu’elles soient toutes aptes à le faire, du moins dans 
la phase d’urgence de leur séjour, et, finalement, nous n’avons pas 
d’attente à cet égard. Du moins, dans la première étape de l’intervention : 
l’urgence. 

• Notre approche est tranversale. C’est-à-dire que l’horizon de notre 
intervention n’est pas défini par une catégorie de déficience individuelle, 
mais par une condition commune d’existence : la rupture sociale. Et la 
rupture sociale, c’est un moment à l’intérieur d’une crise du lien sociale. 
Ainsi, le lien social est l’horizon de notre intervention. 

 

 

Dans un monde où le risque de rupture et de désaffiliation sociale est très élevé, nous 
devons penser l’organisation des services en conséquence ; il faut aménager des 



 11 

structures d’accueil dans des contextes d’urgence sociale, afin de réduire les risques reliés 
aux situations de rupture et permette aux personnes de reconquérir leur intégrité. Cela est 
absolument nécessaire et incontournable. Toutefois, la conquête de l’intégrité n’est que la 
première marche du processus de rétablissement. La seconde, on pourrait l’appeler, en 
suivant les indications de Emmanuelli, la conquête de l’altérité. (Emmanuelli, 1999) Pour 
les personnes enfermées dans l’errance, parfois depuis plusieurs années, cette conquête 
est loin d’aller de soi. Et pourtant, elle est un passage obligé vers une vie sociale 
autonome. Pour soutenir ce travail de rétablissement, nous avons instaurer un 
accompagnement continu des personnes dans un cadre de groupe et/ou individuel. 

 

 

4 –  Instaurer l’accompagnement continu des personnes 

L’accompagnement continu des personnes s’est imposé assez rapidement, comme une 
condition nécessaire à l’insertion sociale des personnes les plus vulnérables et démunies 
enfermées dans l’errance. Elle n’est pas un service parmi d’autres, mais la garantie de la 
primauté du lien personnel sur la logique des services. 
 
Un paradigme relationnel 
 
L’accompagnement, c’est d’abord un paradigme relationnel qui instaure un rapport de 
collaboration et de solidarité entre les personnes ; on est engagé avec elle, dans l’atteinte 
de ses objectifs. Dans le cadre de ce rapport, la personne n’est pas d’abord positionnée 
comme « patient» ou comme « usager », mais comme personne. Et la différence est plus 
que sémantique ; elle exige des intervenants professionnels et des organisations une 
vision à la fois globale et intégrée du développement, et, surtout, une capacité de 
transcender les intérêts particuliers associés à leurs rôles et à leurs mandats, pour se 
mobiliser autour des intérêts des personnes, comme citoyens et citoyennes. (Carling, 
1995) Le but ultime de l’accompagnement, ce n’est pas la guérison, ni la satisfaction du 
service reçu, mais la reconnaissance mutuelle, comme fondement du sentiment 
d’appartenance à la communauté. Toutefois, et malgré ce qui vient d’être dit, il est 
essentiel de bien comprendre que l’accompagnement comme paradigme relationnel n’est 
pas exclusif, mais inclusif par rapport aux autres paradigmes relationnels. Il n’exclue pas 
que la personne  soit malade, et qu’à cet égard elle soit l’objet de soins. Il n’exclue pas 
non plus qu’elle ait besoin de services publics de qualité et qu’à cet égard, elle soit  
usager de ces services. Au fond, l’essentiel, c’est de ne pas s’enfermer  dans un cadre trop 
rigide. Il faut à la fois beaucoup, beaucoup de souplesse, de tolérance, de sollicitude et de 
clair voyance pour accompagner les personnes en situation de rupture sociale, sans 
bifurquer dans les impasses de la prise en charge ou de la démission. L’accompagnement 
est un paradigme ouvert, qui fait appel à l’engagement et au discernement des personnes. 
Il n’est pas concurrent, mais inhérent aux pratiques professionnelles de la relation d’aide. 
Il représente leur point d’ancrage commun dans la relation interpersonnelle.  
 
Cinq éléments essentiels 
 



 12 

L’accompagnement des personnes, comme paradigme relationnel, est la pierre angulaire 
sur laquelle repose tout l’édifice de l’intervention. À cet égard, il est essentiel de bien 
comprendre les éléments qui le structure. Toutefois, il serait trop long d’en faire un 
exposé détaillé dans le cadre de cet article. Contentons nous de les identifier brièvement. 
On peut en distinguer cinq : le contexte, la demande, l’alliance, les processus et la 
continuité.  
 
Le contexte 
Le contexte dans lequel se déroule l’accompagnement est soit individuel soit de groupe. 
Il réfère aussi à la situation dans laquelle émerge la demande de la personne : situation de 
crise, situation relativement stable ou situation de développement. Ou encore à la 
motivation de la personne. 
 
La demande 
La demande est l’élément central de l’accompagnement ; sans demande de la personne, 
l’accompagnement ne va nul part. Il est sans objet ou, plus précisément, sans légitimité. 
Mais, il faut bien l’« entendre », la «voir » et soutenir activement son expression. Car la 
demande est un processus assez complexe  et rempli d’obstacles et de pièges. (Poirier, 
1996)Quoi qu’il en soit, ce n’est qu’à partir de la demande comme point d’appui, que 
l’on peut agir avec la personne sur des éléments contextuels. 
 
L’alliance 
L ‘alliance suppose la reconnaissance des rôles de chacun autour de la demande de la 
personne. Alliance et demande sont inséparables. Sans demande, l’alliance n’est pas 
possible. Dans certains contextes d’urgence, il arrive que la méfiance ne puisse être 
surmontée et que l’on se trouve dans une situation où le niveau de danger devient très 
élevé, sans qu’il soit possible de le contrôler à l’intérieure du cadre de 
l’accompagnement. On doit alors intervenir, mais nous ne sommes plus dans le cadre de 
l’accompagnement. 
 
Les processus 
Les processus à gérer sont multiples et complexes. Pour ne nommer que les principaux, il 
y a des processus d’accueil, des processus de résolution de problèmes, des processus de 
soutien et d’accompagnement, des processus d’intégration et de développement, etc.. 
 
La continuité 
Dernier élément, la continuité. Certes, l’accompagnement ne peut être et ne doit pas être 
toujours sans limite, mais la continuité doit être possible, lorsque la vulnérabilité de la 
personne le justifie. Fondamentalement, la continuité du lien est ce qui peut assurer à la 
personne vulnérable la sécurité nécessaire à l’intégration des discontinuités inhérentes à 
la pensée, aux relations humaines et à l’organisation sociale. Pour les personnes atteintes 
de troubles mentaux graves enfermées dans l’errance, cette continuité est une condition 
nécessaire et préalable pour effectuer un processus de rétablissement sans trop de 
violence. Elle implique la liberté des intervenants vis-à-vis le service d’hébergement 
d’urgence ; ils doivent pouvoir se déplacer et, plus fondamentalement, centrer leur 



 13 

attention sur la personne et non sur les services. Et, pour le faire, ils doivent être soutenu 
très clairement par la direction. 

Toutefois, si l’aménagement de l’accueil dans un contexte d’urgence social et 
l’instauration de l’accompagnement des personnes s’avèrent nécessaires pour permettre 
la conquête de l’intégrité et de l’altérité, pour monter l’autre marche, celle de la 
citoyenneté active,  il faut faire un pas de plus et  s’engager comme individu et comme 
organisation dans une action solidaire, au-delà des frontières traditionnelles de la santé et 
du social. En d’autres mots, si pour aménager l’accueil dans un contexte d’urgence social 
et instaurer l’accompagnement continue des personnes vulnérables et démunies, il nous a 
fallu intégrer la santé et le social, pour améliorer leurs conditions de vie et assurer leur 
participation sociale, il nous faut intégrer le politique. 

 

5 - Améliorer les conditions de vie et assurer la participation sociale 

 
Au milieu des années 90, il est devenu très clair que les « succès » de notre service 
d’urgence et d’accompagnement des personnes, nous conduisaient directement dans une 
impasse. À défaut d’alternative valable et durable, les personnes les plus vulnérables 
demeuraient le plus longtemps possible en hébergement – ce qui contribuait à 
l’engorgement- ou se désorganisaient et revenaient rapidement dans nos services. Ainsi 
on se retrouvait devant un problème de porte tournante. Pour sortir de cette impasse, nous 
avons mis en œuvre un plan de développement social durable, spécifiquement adapté aux 
personnes les plus vulnérables et démunies. Ce plan est extrêmement simple. Il comporte 
cinq éléments. 

Une vision globale et solidaire de l’intervention 
Avoir une place dans la communauté, y exercer des rôles valorisants, participer à la vie 
collective, développer son potentiel, ce ne sont  pas des privilèges, mais des droits. Plus 
précisément, ce sont des aspects des droits sociaux inscrits aux articles 22 à 27, dans la 
charte des droits de l’homme de l’ONU. Accompagner les personnes vulnérables et 
démunies dans la conquête de leur citoyenneté, exige un engagement solidaire pour la 
défense, le respect et la réalisation de ces droits. 
 
Il ne suffit pas d’être compétent, ouvert, sympathique et dévoué, il faut aussi prendre des 
risques et s’engager humainement, comme citoyen.  

Deux objectifs  
Une vision globale doit s’incarner dans des objectifs précis et réalisables quelque part. Je 
me rappel, lorsque j’en ai parlé la première fois avec Alain Levasseur –aujourd’hui 
responsable du Service intégration travail-, deux cibles sont apparues comme des 
priorités incontournables : le logement et le travail. D’une façon un peu plus précise, on 
peut formuler ainsi ces deux objectifs.   

• l’accès ou le développement de logements abordables, de qualité avec soutien 
communautaire, où les personnes sont chez elles ; 

• l’accès ou le développement d’emplois stables où les personnes sont appelées à 
jouer des rôles sociaux valorisants et à se percevoir comme travailleurs. 



 14 

Des partenariats 
Comment réaliser ces objectifs ? La première chose qui nous est apparue, c’est la 
nécessité de mobiliser des partenaires de d’autres organisations publiques et 
communautaires qui partageaient notre vision, du moins pour l’essentiel, et qui étaient 
prêtes à consentir à un partage des ressources et des risques, pour réaliser ces objectifs. Il 
était évident que le Centre Le Havre ne possédait pas les ressources suffisantes pour 
mener à terme ces projets. C’est déjà une bonne raison de se trouver des partenaires. Mais 
ce n’est pas la seule. Considérant à la fois l’ampleur des objectifs visés et la complexité et 
la gravité des problèmes vécues par les personnes, le partenariat nous apparaissait –et 
nous apparaît encore- comme une nécessité. Certes, il peut prendre différentes formes, 
certaines plus heureuses que d’autres, mais il nous semble une condition de réussite 
incontournable. Il faut aussi considérer la force de représentation que procure une 
association d’organisations provenant de divers horizons autour d’un projet commun, qui 
transcende les intérêts particuliers de chacune des organisations ; en même temps qu’elle 
facilite un réseautage intersectoriel. 
 
La participation des usagers 
Dès les débuts, nous avons associé des personnes utilisatrices des services au processus 
de développement et de réalisation des objectifs. Cela s’est avéré d’une aide précieuse de 
plusieurs façons. Certes, parce qu’il est plus difficile de rester bloqué dans nos problèmes 
de culture organisationnelle, mais aussi –et peut-être surtout- parce que ces personnes 
apportent une contribution positive et un soutien important dans toute sorte de tâches 
essentielles. 
 
Une structure autonome 
Rapidement s’est posé la question du véhicule. Si on veut atteindre nos objectifs, il nous 
faut un véhicule capable de nous y conduire. Après quelques hésitations, le choix s’est 
imposé. Il fallait créer pour chacun des objectifs, une corporation à but non lucratif 
indépendante, c’est-à-dire avec son propre conseil d’administration et l’autonomie 
financière suffisante pour assumer au moins le salaire de la direction. 
 
À l’heure actuel nous avons donné naissance à deux corporations. La première, le Service 
Intégration Travail a réalisé pleinement les objectifs que nous avions fixés et même 
d’avantage, en donnant naissance à un consortium régional d’organismes dédiés au 
travail, provenant de différents secteurs. La seconde, le Réseau d’Habitation 
Communautaire de la Mauricie est plus jeune. Elle en est à ses débuts. Disons 
qu’actuellement, un douzaine d’unités de logements subventionnés ont pu soi être créés 
ou rendus accessible grâce au réseau de partenaires oeuvrant au sein de la corporation. 
 
Conclusion 
 
Le déplacement de l’axe social de la problématique de santé mentale ne peut pas être 
compris uniquement comme un échec des processus de désinstitutionnalitation. Il 
participe aux mutations profondes de la société québécoise, depuis les trente dernières 
années. Il nous oblige à recadrer nos pratiques et nos priorités en fonction des défis que 
pose l’intégration des personnes vulnérables et démunies à la vie de la collectivité, dans 



 15 

un environnement social de plus en plus exigent et dangereux. Ces défis nous sont 
apparus sur trois axes : celui de l’urgence, celui de l’accompagnement et celui de 
l’intégration sociale. Lequel de ces axes est prioritaires ? Si l’on parle des personnes 
bloquées dans les impasses de l’errance, la réponse est simple. Ils le sont tous. Non pas 
seulement parce que les situations sont urgentes à tous les niveaux. Mais surtout, parce 
que si l’on veut créer des conditions de développement social durable, et sortir des 
impasses de la logique fragmentaire des services et des programmes, il faut un 
développement simultané de chacun des axes. C’est-à-dire un développement intégré, lié 
à un territoire. Et le développement intégré n’est pas un processus séquentiel, mais 
simultané. Cela étant dit, il faut bien reconnaître l’importance et la profondeur de la 
résistance, voire de l’aveuglement, parfois volontaire, à l’égard des exigences, des 
obligations et des conséquences de la montée continue du risque de désaffiliation sociale, 
pour les personnes les plus vulnérables et démunies. Ce sont ces résistances et cet 
aveuglement qui, en parties, sont responsables de l’apartheid qui maintien à l’écart des 
soins et des services et, au bout du compte, de la communauté, les personnes bloquées 
dans l’errance. 
 
Michel Simard, 29 mai 2000 
 

Références 
 

 1.  Anzieu, D., Bowlby, J., Chauvin, R. et al. (1974). L'attachement. Neuchâtel 
(Suisse): Delachaux Niestlée. 

 2.  Aranguiz, M., & Fecteau, J.-M. (1998). Le problème historique de la pauvreté 
extrême et de l'errance à Montréal, depuis la fin du XIXe siècle. Nouvelles 
Pratiques Sociales, 11(1), 83-98. 

 3.  Bélanger, J.-P., & Desrosiers, G. (1996). Nouvelles orientations des politiques 
sociales pour une société en mutation : éléments de diagnostic et de solution. 
Québec: Gouvernement du Québec, Ministère de la santé et des services 
sociaux. 

 4.  Bernier, J., Mercier, C., Perreault, M., & Tardif, H. (1999). L'intégration des 
services de santé mentale de première ligne. Étude du modèle développé à la 
Clinique communautaire de Pointe-St-Charles. Santé Mentale Au Québec, 
XXIV(2), 28-51. 

 5.  Carling, P. J. (1995). Return to community. Building support systems for people 
with psychiatric disabilities. New-York: Guilford press. 

 6.  Castel, R. (1994). La dynamique des processus de marginalisation : de la 
vulnérabilité à la désaffiliation. Cahiers De Recherche Sociologique, (22), 
11-25. 

 7.  Castel, R. (1995). Les métamorphoses de la question sociale. Paris: Fayard. 



 16 

 8.  Côté, M.-Y. M. (1990). Une réforme axée sur le citoyen. Québec: Gouvernement du 
Québec. Ministère de la santé et des services sociaux. 

 9.  Emmanuelli, X. (1999). Dernier avis avant la fin du monde. Paris: Albin Michel. 

 10.  Goffman, E. (1961). Asylums. Essays on the social situation of mental patients and 
other inmates. New-York: Anchor Books. 

 11.  Harlow, H. F. (1971). Learning to love. New-York: Albion Publishing Company. 

 12.  Laberge, D., & Roy, S. (1994). Interroger l'itinérance : stratégies et débats de 
recherche. Cahiers De Recherche Sociologique, (22), 93-112. 

 13.  Lecomte, Y. (1997). De la dynamique des politiques de désinstitutionnalisation au 
Québec. Santé Mentale Au Québec, XXII(2), 7-24. 

 14.  Mercier, C. (1996). Un aperçu historique. dans L. Fournier, & C. Mercier Sans domicile fixe 

: Au-delà du stéréotype (pp. 19-24). Montréal: Méridien. 

 15.  Poirier, M. (1996). La relation d'aide avec les jeunes adultes itinérants. Cahiers De 
Recherche Sociologique, (27), 87-97. 

 16.  Ricoeur, P. (1967). Philosophie de la volonté. Tome I : le volontaire et 
l'involontaire. Paris: Aubier/Montaigne. 

 17.  Séguin, P. (2000). La mondialisation sonne-t-elle le glas du politique ? Montréal: 
Fides. 

 18.  Sibony, D. (1998). Violence : Traversées. Paris: Seuil. 

 19.  Simard, M. (2000). Rapport annuel 1999. Trois-Rivières: Centre Le Havre de Trois-
Rivières. 

 20.  Vexliard, A. (1957,1998). Le clochard. Paris: Desclée de Brouwer. 

 21.  Wolf, M. (1999). Témoignage. Les soins partagés...ou abandonnés... Santé Mentale 
Au Québec, XXIV(2), 182-190. 

 


	Entre l’asile et le refuge
	Introduction
	I – Un point de vue
	1 - Le déplacement de l’axe social de la problématique de santé mentale
	2 - L’errance : de quoi parlons-nous ?
	L’errance comme choix de vie
	L’errance comme maladie
	L’expérience de l’errance : l’impuissance vécue de la liberté
	Le vide
	La vulnérabilité
	L’impuissance
	Une dynamique dysfonctionnelle



	II Trois axes de développement
	3 - Aménager l’accueil dans un contexte d’urgence sociale
	Résistances
	La démission du réseau public
	Le repli sur soi de certains organismes communautaires
	Le refus de cautionner la démission de l’État
	Un héritage difficile à dépasser

	Vers un équilibre entre le refuge et l’asile

	4 – Instaurer l’accompagnement continu des personnes
	Un paradigme relationnel
	Cinq éléments essentiels
	Le contexte
	La demande
	L’alliance
	Les processus
	La continuité

	5 - Améliorer les conditions de vie et assurer la participation sociale
	Une vision globale et solidaire de l’intervention
	Deux objectifs
	Des partenariats
	La participation des usagers
	Une structure autonome


	Conclusion
	Références


